
Х р и стов оР ожде ств о
Х р и стов оР ожде ств о

№1 (76) ЯНВАРЬ 2026

Х р и стов оР ожде ств о



Православный Cобесѣдникъ№1 (76) ЯНВАРЬ 2026 3

TALLINNA JA KOGU EESTI METROPOLIIT EUGENI
LÄKITUS KRISTUSE SÜNDIMISE PÜHA PUHUL

ÜLEMKARJASTELE, KARJASTELE, DIAKONITELE,
MUNKADELE, NUNNADELE JA KÕIGILE

EESTI KRISTLIKU ÕIGEUSU KIRIKU USTAVATELE LASTELE
Issandas armsad ülemkarjased, austatud preestrid ja diakonid, 

auväärsed mungad ja nunnad, kallid vennad ja õed!
KRISTUS SÜNNIB, KRISTUS SAAB LIHAKS, KRISTUS SAAB INIMESEKS!

Õnnitlen Kiriku ustavaid 
lapsi Kristuse sünnipäeva 
puhul. Me tähistame püha, 
mil maailma tuli Püha Kol-
mainu teine Isik – Jumala 
Sõna, kes sai inimeseks ja 
võttis endale kogu inimloo-
muse täiuse, välja arvatud 
patu (Hb 4:15). Inimeseks 
saamise tulemusena toimus 
inimloomuse jumalikustu-
mine, millest sai ainuvõima-
lik pääsetee inimestele, kes 
püüavad kõndida vaimuliku 
täiuse rada vastavalt Ju-
mala käskudele ja Kristuse 
Kiriku traditsioonile, mida 
põrguväravad võita ei suuda 
(Mt 16:18).

Aleksandria püha Athana-
siuse sõnul sai „Jumal ini-
meseks, et meie saaksime 
jumalaks”. Damaskuse püha 
Johannes väljendas sama 
tõde oma sõnadega: „Jumala Poeg sai inimeseks, et 
see, milleks inimene loodud oli, antaks talle uuesti”.

Pühad isad kirjeldavad jumalikustumise ideaali kui 
midagi, mida on raske saavutada, kuid mis on va-
jalik meie pääsemiseks. Ja ärgu inimene oma nõr-
kust nähes heitugu. „Inimestele võimatu on Juma-
lale võimalik” (vrd Mt 19:26). Jumal on võimeline 
päästma igaühe, kes tunnistab end patuseks ja otsib 
pääsemist. Kuid Issand nõuab temalt vabatahtlikku 
osalemist pääsemise protsessis, mõtestatud koos-
tööd. Jumala suhtes inimestesse on eriti tuntav see 
hindamatu vabaduse and, mille Ta on kinkinud igale 
inimesele. Jumalale on kõige väärtuslikumad meie 
vabatahtlikud pingutused voorusliku elu nimel, mil-
les on kooskõlas teod ja usk, mis on tõeline, ohvri-
meelne, alandlik ja innukas.

Kristus sünnib Petlemma 
sõimes tähe valguses, mis 
näitas idamaa tarkadele – 
kolmele kuningale – teed 
Kristuse juurde. Kas me 
võime täna näha tähte, mis 
näitab meile teed Kristuse 
juurde? Kindlasti võime. Is-
sand ei ole meid maha jät-
nud, vaid on andnud meile 
Kiriku, kus toimub meie 
pääsemine. Kiriku, mida ni-
metatakse üheks, pühaks, 
kogulikuks ja apostlikuks. 
Kiriku, mis jääb Kristuse 
päästva õpetuse, pühade 
kaanonite ja dogmade hoid-
jaks, selle püha traditsiooni 
kandjaks, millest ei saa mi-
dagi ära võtta ega midagi 
juurde lisada. Selles Kiri-
kus püsimine ei ole soovitus, 
vaid vaimne seadus, mille 
täitmine võimaldab lähene-
da Kristusele, säilitada tõde, 

mida Ta õpetab. Olgu ka nüüd jõulutähe valgus tei-
le selgeks ja inspireerivaks suunanäitajaks Kristuse 
tõe vankumatul järgimisel.

Pühitsetud valitsejad, austatud isad, kallid vennad ja 
õed!

Õnnitlen teid südamlikult Kristuse sündimise ja saa-
bunud uue aasta puhul! Soovin, et sel aastal kinni-
taks Päästja Kristus teid teenimises ja aitaks teid 
töös Eesti Kristliku Õigeusu Kiriku hüvanguks.

Kristus sünnib! Ülistagem Teda!

+ EUGENI
Tallinna ja kogu Eesti metropoliit

Kristuse sündimise püha 2025/2026 a.

Миниатюра на папирусе «Рождество Христово». Художник Ираклий Цинцадзе



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 20264 5

РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ 
МИТРОПОЛИТА ТАЛЛИННСКОГО И ВСЕЯ ЭСТОНИИ ЕВГЕНИЯ 

АРХИПАСТЫРЯМ, ПАСТЫРЯМ, ДИАКОНАМ, 

МОНАШЕСТВУЮЩИМ И ВСЕМ ВЕРНЫМ ЧАДАМ 

ЭСТОНСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ХРИСТИАНСКОЙ ЦЕРКВИ

Возлюбленные о Господе 
архипастыри, досточтимые 
пресвитеры и диаконы, все-
честные иноки и инокини, 
дорогие братья и сёстры!

Христос рождается, 
Христос воплощается, 

Христос 
вочеловечивается!

Поздравляю верных чад 
Церкви с праздником Рож-
дества Христова. Мы празд-
нуем праздник пришествия 
в мир второго Лица Святой 
Троицы - Бога Слова, Кото-
рый стал Человеком и при-
нял всю полноту человече-
ской природы кроме греха 
(Евр. 4, 15). В результате 
вочеловечения произошло 
обожение человеческой при-
роды, что стало единствен-
ным возможным путем спасения людей, стремящихся 
идти путем духовного совершенства согласно запо-
ведям Божиим и в соответствии с традицией Церкви 
Христовой, неодолимой вратами ада (Мф. 16, 18).

По выражению святителя Афанасия Александрий-
ского, «(Бог) вочеловечился, чтобы мы обожились». 
Прп. Иоанн Дамаскин выразил ту же истину своими 
словами: «Воплотился Сын Божий, чтобы то, для чего 
был создан человек, ему было снова даровано».

Святые отцы описывают идеал обожения как труд-
нодостижимый, но необходимый для спасения. И да не 
смущается человек, видя свою немощь. «Невозможное 
человекам возможно Богу» (ср. Мф. 19, 26). Бог в силе 
спасти каждого, кто осознает себя грешником, ищущим 
спасения. Но Господь требует от него добровольного 
участия в процессе спасения, осмысленного соработни-
чества. В этом отношении Бога к людям особо ощутим 
тот бесценный дар свободы, который Бог даровал ка-
ждому. Самое ценное для Бога – наши добровольные 
усилия для добродетельной жизни в гармонии дел и 

веры, истинной, жертвенной, 
смиренной, ревностной.

Христос рождается в яс-
лях Вифлеема под светом 
Вифлеемской звезды, ко-
торая указала мудрейшим 
людям Востока – волхвам – 
путь ко Христу. Можем ли 
мы сегодня увидеть звезду, 
указывающую нам путь ко 
Христу? Безусловно можем. 
Господь не оставил нас, но 
даровал нам Церковь, где 
совершается наше спасение. 
Церковь, которая именуется 
единой, святой, соборной и 
апостольской. Церковь, ко-
торая остается хранитель-
ницей спасительного учения 
Христова, хранительницей 
священных канонов и дог-
матов, носительницей той 
священной традиции, от ко-
торой нельзя ничего убавить 
и к которой нельзя ничего 

прибавить. Пребывание в этой Церкви – это не ре-
комендация, а духовный закон, исполнение которого 
позволяет приблизиться ко Христу, сохранить исти-
ну, преподаваемую Им. Пусть и ныне свет Рожде-
ственской звезды будет оставаться для вас четким и 
вдохновляющим ориентиром в незыблемом соблюде-
нии истины Христовой.

Преосвященные владыки, всечестные отцы, до-
рогие братья и сёстры!

Сердечно поздравляю вас с Рождеством Христовым 
и наступившим Новолетием! В эти дни желаю, чтобы в 
наступившем году Христос Спаситель укреплял вас в 
вашем служении, содействовал в ваших трудах на бла-
го Эстонской Православной Христианской Церкви.

Христос рождается! Да прославим Его!

+ ЕВГЕНИЙ

Митрополит Таллиннский и всея Эстонии
Рождество Христово 2025/2026 г.

KRISTUSE SÜNDIMISE IKOON

Kristuse sündimine on meile nii lähedane ja 
tuttav teema, kuid kas olete mõelnud, et see on 
peaaegu 2000 aastat vana? Esimesed Kristuse 
sünni teemalised kujutised leiame esimeste sajan-
dite katakombidest. Katakombid on II–V sajandi 
maa-alused kalmistud Rooma impeeriumi terri-
tooriumil. Need pakuvad meile huvi selle poolest, 
et seal on säilinud kõige varasemad kristlikud ku-
jutised, mis on loodud veel kristlaste tagakiusa-
mise ajal.

Nii on Priscilla katakombides üks väike II–III 
sajandi fresko. Sellel näeme lapsega naise kujutist, 
milles tunneme ära Jumalaema Jeesus-lapsega. 
Kõrval seisab mees, kes osutab tähele nende ko-
hal. Pole võimalik kindlalt öelda, kes see mees on. 
Teadlased oletavad, et see on õiglane Joosep, üks 
kolmest targast või prohvet Bileam, kes ennustas: 
„Ma näen teda, aga mitte nüüd, ma silmitsen teda, 
aga mitte ligidalt: Jaakobist tõuseb täht, Iisraelist 
kerkib valitsuskepp” (4Ms 24: 17).

Paljud esimesed Kristuse sünni kujutised on 
sarkofaagide bareljeefidel, mis varem asusid ka-
takombides, kuid nüüd hoitakse enamikku neist 
Vatikani muuseumides. Sageli esineb kompo-
sitsioon, mis kujutab kolme hommikumaa targa 
kummardamist Kristuse ees. Targad olid taevasse 
vaadates näinud heledat tähte, mis osutas Kunin-
ga sünnile, ja tulid Teda kummardama. Sellistes 
stseenides istub Jumalaema alati aujärjel (troo-
nil) nagu Taeva Kuninganna, hoides käte vahel 
jumalikku Lapsukest. Targad astuvad kummar-
dades Jumalaema juurde, tuues talle oma kingi-
tusi: kulda, viirukit ja mürri.

Tarkade kummardamise stseeni võib iseseisva 
kompositsioonina näha näiteks VI sajandi vää-
rismetallist mosaiikidel Ravenna San Apollinare 
Nuovo basiilikas Itaalias. Tähetarkade nimed on 
siin kirjas: Balthazar, Melchior ja Gaspar. Nad on 
riietatud kirjudesse rõivastesse ja kannavad pu-
naseid peakatteid.

Kristuse sündimise kujutis, nagu me oleme 
harjunud seda nägema kirikus pühadeikoonil või 

seinamaalingutel, ilmub umbes 6.–7. sajandil. 
Kujutis sisaldab momente, mis kajastavad mitte 
ainult Evangeeliumi ajaloolist sündmust, vaid ka 
sümboolset tõlgendust, mis on seotud liturgiaga. 
Vaadelgem 7.–8. sajandi ikooni Püha Katariina 
kloostrist Siinai mäel. Siin näeme juba aset – ohv-
rialtarit sõime näol, mis meenutab meile Päästja 
tulevast ohvrit. Jeesuslapse mähkmed meenutavad 
meile mähkmeid, millesse Issand oli mähitud haua-
kambris. Ja – huvitav detail! – härg ja eesel ei ole 
lihtsalt nina sõime pistnud, vaid nad lakuvad riiet, 
millesse Jeesuslaps mähitud on. Ajal, kui inimesed 
veel täielikult ei mõistnud, miks Päästja maa peale 
tulnud oli, tundsid Tema ära süütud loomad. Proh-
vet Jesaja ütleb: „Härg tunneb oma peremeest ja 
eesel oma isanda sõime, aga Iisrael ei tunne, mu 
rahvas ei taha mõista.” (Js 1:3).

Ikoonil on kujutatud Joosepit, kes mõtiskleb 
all vasakul, ning stseeni, kus ämmaemandad Lap-
sukest pesevad. Nad jõuavad kohale alles pärast 
seda, kui Laps on mähitud ja sõime pandud. Äm-
maemandate abi ei olnud vaja: „kes Sa puhtaks 
Neitsiks jäädes Jumala Sõna ilmale tõid.” Jumala-
ema mähkis Lapse ise ja asetas Ta sõime.

Algusest peale on Kristuse sünni kujutistel näha 

Vanim kujutis Jumalaemast koos Jeesuslapse ja 
prohvetiga. Priscilla katakombid II-III saj.

Vatikani sarkofaagid Kristuse sünni ja tarkade kummardamise süžeedega



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 20266 7

НАШЕ СПАСИТЕЛЬНОЕ 
БЛАГОРОДИЕ

Откровение о празднике Рождества – это откровение о 
личности Господа Иисуса Христа. Церковь многое знает и 
говорит о Спасителе. И из всего этого «многого» приметим 
специально то, что по Своему человеческому естеству Го-
сподь произошел из царского рода, из рода царя Давида. 
Он родился в благородном семействе. Это была семья обед-
невших потомков Давида, которых вполне можно назвать 
«аристократами». С такой мысли начинает Евангелие пове-
ствование о Христе.

Сам «феномен аристократии» принадлежит далеко не 
всякому народу. Не все европейские народы выработали та-
кой опыт многих поколений чести.

Еще в Ветхом Завете усвоились даже некоторые специ-
альные слова, которыми обозначено и раскрыто самое су-
щество положительного человеческого благородства. Одно 
из этих слов – «рог»: «…возвеселилось сердце мое в Госпо-
де, вознесся  рог мой…»  (Первая книга Царств, глава 2).                                                                                                                                   
В самом начале Рождественского Поста, 1 декабря,  мы в 
Эстонии всегда празднуем всем святым Эстонской земли. 
Промыслом Божиим этот праздник приобрел  некоторый 
заметный календарный  «объем». Самый день этого Празд-
ника – это первое декабря. А шестого декабря, словно осо-
бо продолжая откровение о здешнем святом опыте, всегда 
бывает празднование «начальнику» этой святости – свя-
тому Александру Невскому. И более того, в таком неко-
тором «объеме» празднования в начале Рождественского 
Поста эстонским святым, между первым и шестым декабря 
всегда бывает день памяти священномученика пресвитера 
Иоанна Сарв (3 декабря). Слово SARV в эстонском языке 
означает  «рог».  Священник Иоанн Сарв – один из Благо-
родных во Христе, благородство которых в церковном Пре-
дании выражено Богоматерью в Ее словах: «сии из рода 
Нашего». Выходит, что в этих некоторых «мельчайших» 
подробностях нашего здешнего ожидания праздника Рож-
дества Христова прочитывается спасительное откровение 
о христианском благородстве. Призывание к подлинному 
спасительному благородству, несомненно, - одно из самых 
заметных откровений нашей веры.

Достигаемое подлинными христианами благородство 
Небесного Царства по-своему особенно ярко бывает за-
метно именно  в мирском опыте отношений с людьми, а 
конкретно  –  в опыте непротивления злу насилием. Учи-
телем такого благородства является Сам Христос, «Рог 
нашего спасения». Будучи перед Пилатом в таком поло-
жении, как самые обыкновенные уголовники, Спаситель 
благородством Своих слов, Своим обликом и всею Своей 
Личностью  направил Пилата к тому, чтобы прокуратор 
обратился к Нему как к великому философу с «главным 
вопросом философии» – «Что есть истина ?». И в этом 
«философском диалоге» благородных собеседников  побеж-
дает Господь: Пилат признает, что перед ним Невинный.                                                                                                                                      
Когда в первый раз святой Иоанн Сарв был арестован, то 
«отказался давать какие-либо показания («мне ли не отве-
чаешь!» – упрек Спасителю) и оказался единственным , кто 
вел себя подобным образом. И его тогда отпустили.

Оскорбление  человека является в наше время одним из 
самых заметных несчастий. А сохранение достоинства бла-
городного христианина в таких труднейших обстоятель-
ствах – опыт настоящего подвига, когда для этого  требу-
ется  «изменение ума, обращение сердца к свету».

Протоиерей Леонтий Морозкин

täht, mis juhib kolme tähetarka ja ilmub karjaste-
le. Karjaseid ja kolme tarka on sageli kujutatud 
juba teisejärguliste tegelastena ja nad kujutavad 
eri aegadel toimuvaid sündmusi.

Kristuse sünni kanooniline ikonograafia kujunes 
lõplikult välja Bütsantsis (ja just Bütsantsi peame 
me kristliku kunsti hälliks) IX–X sajandil. Välja 
arenes kaks kujutise tüüpi, kahandatud ja laienda-
tud. Näiteks 12. sajandi ikoonil, mis asub samuti 
Püha Katariina kloostris Siinai mäel, näeme palju 
Kristuse sünniga seotud sündmusi. Peaaegu kogu 
ikooni tausta moodustab kõrb.

“Maa ilmus mulle täna taevana, sest siin sünnib 
Looja ja lebab sõimes Petlemmas Juudamaal (…)” 
-  katismalaul Kristuse sündimise eelpüha kaanonist  

Üleval, tähest veidi allpool, näeme inglite hul-
ka, kes laulavad kiituselaulu äsjasündinud Kris-
tusele. Tähekiir osutab koopale mägedes, jumali-
kule Lapsukesele, kelle kõrval lamab Jumalaema. 
Koopa taga, külgedel, näeme kolme tähetarka teel 
ja kingituste üleandmist, ingli ilmumist karjaste-
le. All keskel, Lapsukese pesemise stseeni ümber, 
on näha Joosepi unenägu, kus talle ilmub ingel ja 
hajutab tema kahtlused Püha Jumalaema puhtuse 
ja süütuse suhtes. Allpool on kujutatud pesuvanni 
kandmist – üsna haruldane stseen, kus noormees 
näitab ämmaemandatele teed. Allpool on kujutatud 

sündmused, mis on seotud Herodese tagakiusami-
sega. Nagu mäletame, sai kuningas Herodes teada, 
et sündinud on Kuningas, ja kui ta Teda ei leidnud, 
kartis ta nii väga oma trooni kaotada, et käskis 
tappa kõik kaheaastased ja nooremad poisslapsed 
Petlemmas ja selle ümbruses. Nii näeme vasakul 
õiglast Eliisabetti, kes peidab end koos imikueas 
(Ristija) Johannesega imeliselt avanenud kaljus, 
ja kõrval Püha Perekonna põgenemist Egiptuses-
se. All on Herodes ise, kes käsklusi jagab.

Kuid pühade ajal kirikus on analoogil sageli 
näha just kahandatud versioon Kristuse sünnist, 
kus need ajaloolised seigad on välja jäetud ja kes-
kel on kujutatud kõige olulisemat ja rõõmsamat 
sündmust – Jumala inimeseks saamise saladust. 
Sest nii Kristuse sündimise püha jumalateenistuse 
palved kui ka laulud, mis on juubeldavad ja rõõm-
sad, meenutavad meile, et Issand tuleb maailma iga 
inimese pärast. Nagu lauldakse püha stihhiiras:

Täna Kristus sünnib Petlemmas; täna võtab 
algmist see Algmata ja Jumal see Sõna saab ini-
meseks, taeva väehulgad on rõõmsad, maailm ja 
kõik rahvas hõiskavad. Targad toovad annid, kar-
jased kuulutavad imet; aga meie hüüame lõpmata: 
au olgu Jumalale kõrges, rahu maa peal ja inimes-
test hea meel.

Ikoonimaalija Anna Sviridetskaja

Kristuse sünd. Ikoon (VII-IX saj). Siinai, 
püha Katariina klooster

Kristuse sünd. Bütsants, XI saj. Ikoon 
asub Siinail püha Katariina kloostris.

ОБ ИКОНЕ РОЖДЕСТВА

Рождество Христово – такой близкий нам и 
родной сюжет, но задумывались ли вы, что ему 
почти 2000 лет? Первые изображения Рождества 
мы можем увидеть еще в катакомбах первых ве-
ков. Катакомбы – это подземные кладбища II–V 
веков на территории Римской империи. Нам они 
интересны тем, что там сохранились самые пер-
вые христианские изображения, созданные еще 
во времена гонений христиан.

Так, в катакомбах Присциллы есть одна не-
большая фреска II-III века.  На ней мы видим об-
раз Женщины с Младенцем на руках, в Которых 
мы узнаем Богородицу с Младенцем. Рядом сто-
ит мужчина, который указывает на звезду над 
Ними. Кто этот мужчина сказать точно невозмож-
но. Есть предположения исследователей, что это 
праведный Иосиф, один из волхвов или пророк 
Валаам, пророчествовавший: «Вижу Его, но ныне 
еще нет; зрю Его, но не близко. Восходит звезда 
от Иакова и восстает жезл от Израиля (…)»  
(Чис, 24: 17).

Множество первых изображений Рождества 
Христова можно увидеть на барельефах саркофа-
гов, которые ранее были в катакомбах, а теперь в 
большинстве своем хранятся в музеях Ватикана. 
Зачастую это композиция поклонения волхвов – 
восточных мудрецов, которые, наблюдая за небом, 
увидели яркую звезду, указывающую на рожде-
ние Царя, и пришли Ему поклониться. В таких 
сценах Богородица всегда сидит на престоле (тро-
не) с подножием как Царица Небесная, держа на 
руках Богомладенца. Волхвы подходят к Ней с 
поклоном, по очереди поднося свои дары: золото, 
ладан и смирну.

Сцену поклонения волхвов как самостоятель-

Древнейшее изображение Богородицы с Младенцем 
и пророком. Катакомбы Присциллы II-III век



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 20268 9

ную композицию можно увидеть, например, и среди 
драгоценных мозаик VI века в Равенне (Италия) в 
базилике Сан Аполлинаре Нуово. Имена Волхвов 
здесь подписаны: Бальтазар, Мельхиор и Гаспар. 
Они одеты в пестрые одежды и красные колпачки.

Образ Рождества Христова такой, каким мы 
привыкли видеть его на иконе в день праздника 
или в росписях храмов, появляется примерно с 
VI-VII века. В образ входят моменты, отобража-
ющие не только историческое Евангельское со-
бытие, но и символическое толкование, соотно-
сящееся с Литургией. Давайте рассмотрим икону 
VII-VIII века из монастыря святой Екатерины 
на Синае. Здесь мы уже видим одр – жертвен-
ник в качестве яслей, который напоминает нам о 
грядущей Жертве Спасителя. Пелены Богомла-

денца напоминают нам о пеленах, которыми был 
повит Господь в гробу. И – интересная деталь! – 
вол и осел не просто уткнули свои морды в ясли, 
они лижут пелены Божественного Младенца. В 
то время как люди еще не вполне поняли, зачем 
воплотился на земле Спаситель, невинные жи-
вотные узнали Его. Пророк Исайя говорит: “Вол 
знает владетеля своего, и осёл - ясли господина 
своего; а Израиль не знает [Меня], народ Мой 
не разумеет.” (Ис.1:3).

На иконе появляется Иосиф, размышляющий 
внизу слева, а также возникает сцена омовения 
Младенца повивальными бабками. Они спешат 
уже после того, как младенец перепелёнут и уло-
жен в ясли. Помощь повитух при родах не пона-
добилась: «без истления Бога Слова рождшая»   

Саркофаг Ватикана с сюжетом поклонения волхвов и Рождества Христова Саркофаг Ватикана с сюжетом поклонения волхвов и Рождества Христова

Рождество Христово. Икона (VII-IX в.). Синай, 
монастырь св. Екатерины

Богородица сама запеленала Дитя и уложила 
Его в ясли. 

Звезда, ведущая волхвов и появляющаяся 
перед пастухами, присутствует во всех образах 
Рождества Христова с самого начала возникно-
вения образа.  Пастухи и волхвы часто изобра-
жаются как уже второстепенные фигуры  и явля-
ют собой разновременные сюжеты.

Каноническая иконография Рождества Хри-
стова окончательно сформировалась в Визан-
тии (а мы рассматриваем именно Византию, как 
колыбель христианского искусства) к IX—X 
вв. Сложилось два вида иконографии – сокра-
щенный и расширенный. Так, например, на 
иконе XII века, которая хранится также в мо-
настыре святой Екатерины на Синае, мы мо-
жем увидеть множество событий, связанных с 
Рождеством. Практически весь фон иконы – это 
пустыня «Небо мне показася днесь земля, на 
ней бо раждается Творец и в яслех восклони-
яется в Вифлееме Иудейстем(…)» ‑ Седален 
канона Предпразднства Рождества Христова.  
Наверху, чуть ниже звезды, мы видим сонм ан-
гелов, поющих славу Новорожденному Христу. 
Луч от звезды указывает на пещеру в горах, на 
самого Богомладенца, рядом с Которым возле-
жит Богородица. Позади пещеры по сторонам 
– путешествие и приношение даров волхвами, 
явление ангела пастухам. Ниже в центре, вокруг 
сцены омовения Младенца,- сон Иосифа, когда 
явившийся ангел развеял его сомнения в чисто-
те и непорочности Пресвятой Богородицы. Ниже 
- несение купели – довольно редкая сцена, где 
повитухам указывает путь юноша. Ниже изо-
бражены события, связанные с преследованиями 
Ирода. Как мы помним, царь Ирод, узнав, что ро-
дился Царь, и не найдя Его, так испугался поте-
рять свой трон, что приказал убить в Вифлееме и 
окрестностях всех детей мужского пола от двух 
лет и младше. Так, слева мы видим праведную 
Елизавету, прячущуюся с младенцем Иоанном 
(Предтечей) в чудесно расступившейся скале, а 
рядом «Бегство в Египет» Святого Семейства. 
Внизу же – сам Ирод, отдающий приказы.

Однако на праздничном аналое в храме в 
Рождество Христово. Византия, XI век. 
Синай, монастырь св. Екатерины

рождественские дни зачастую лежит имен-
но сокращённый извод Рождества Христова, 
где эти исторические моменты опущены, и в 
центре изображено самое главное и радост-
ное событие - тайна Боговоплощения. Ведь и 
молитвы, и песнопения богослужения Рожде-
ства, ликующие и радостные, напоминают нам 
о том, что Господь приходит в мир ради каждо-
го человека. Как поётся в стихире праздника: 
Днесь Христос в Вифлееме раждается от 
Девы: днесь Безначальный начинается, и Слово 
воплощается: силы небесныя радуются, и зем-
ля с человеки веселится: волсви Владыце дары 
приносят: пастырие Рожденному дивятся. Мы 
же непрестанно вопием: слава в вышних Богу, и 
на земли мир, в человецех благоволение. (Стихи-
ры на хвалитех)

Анна Свиридецкая, иконописец

Рождество Христово миниатюра XI век. 
Евангелие императора Никифора II Фоки



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202610 11

ПРОПОВЕДЬ МИТРОПОЛИТА ТАЛЛИНСКОГО 
И ВСЕЯ ЭСТОНИИ ЕВГЕНИЯ 

В ПЮХТИЦКОМ МОНАСТЫРЕ В ДЕНЬ ПАМЯТИ СВ. ПРАВ. ИОАННА КРОНШТАДТСКОГО 2 ЯНВАРЯ 2020 ГОДА

Во имя Отца и Сына и Святого Духа. Сегодня 
Церковь чтит память великого угодника Божия 
– святого праведного Иоанна Кронштадтского, 
который имел особое попечение об этой святой 
Обители, прежде всего духовно созидая ее своими 
молитвами, а также помогая материально.

Мы сейчас слышали два отрывка из Священного 
Писания. В одном из них говорится: «Вы – свет 
мира» (Мф. 5:14), а чуть ранее: «Вы – соль зем-
ли» (Мф. 5:13). Эти слова в полной мере относятся 
к святому праведному Иоанну Кронштадтскому. 
Следует обратить внимание на второй отрывок из 
Евангелия (Мк. 10:17-27). Ко Христу подошел 
один человек и спросил, что ему делать, чтобы 
наследовать жизнь вечную. Христос сказал: «Что 
читаешь в законе: не прелюбодействуй, не убивай, 
не кради, не лжесвидетельствуй, не обижай, почи-
тай отца твоего и мать». На что этот человек отве-
тил, что это все он сохранил от юности своей. Тог-
да Христос ему сказал: «Пойди, все, что имеешь, 
продай и раздай нищим, и будешь иметь сокрови-
ще на небесах». И, как повествует Евангелие, тот 
человек опечалился, ибо он был богат. Видя, что 
он опечалился, Христос сказал своим ученикам: 
«Трудно имеющим богатство войти в Царствие 
Божие!» Ученики изумились и спросили: «Кто же 
может спастись?» Христос сказал: «Человекам это 
невозможно, но не Богу, ибо все возможно Богу» 
и добавил: «Как трудно надеющимся на богатство 
войти в Царствие Божие!»

Наверное, перед каждым человеком стоит во-
прос – как же спасаться? Из Священного Писания 
мы знаем, что нужно отказаться от материальных 
благ. Жития многих святых повествуют о том, что 
тот или иной святой оставил всякие материальные 
блага, ушел подвизаться в пустыню и достиг вы-
сот в духовной жизни. Давайте обратимся к образу 

святого праведного Иоанна Кронштадтского, ко-
торый не уходил в пустыню. Он подвизался среди 
шумного мира, его окружали толпы людей, ему о 
своих проблемах писала практически вся Россия. 
Он никогда не отказывал, всегда возносил молитву 
за тех, кто его просил. Казалось бы, какое здесь 
спасение? Ему очень многие жертвовали, подчас у 
него были большие деньги. Много ли этих денег у 
него оставалось? Он жертвовал нуждающимся лю-
дям, он все раздавал.

Мы можем сделать вывод, что трудно спастись 
тому человеку, который во главу угла ставит мате-
риальные блага. Не сами себе материальные блага 
губят человека, а губит отношение к ним. Не надо 
становится рабом материальных благ. Каждый че-
ловек должен заботиться о своей семье. Для этого 
нужны материальные средства. Родители забо-
тятся о своих детях, давая им образование и все 
потребное. Когда дети вырастают, они заботятся 
о своих родителях. И это является евангельским 
законом.

Вернувшись к сегодняшнему евангельскому 
чтению, давайте обратим внимание, что, когда к 
Спасителю подошел человек и спросил о том, как 
ему наследовать жизнь вечную. Христос не сказал 
ему сразу раздать имение, а перечислил законы 
духовной жизни. На что человек ответил, что он 
уже исполнил все эти заповеди. Тогда следующая 
ступень – нужно раздать все имение. Поэтому в 
духовной жизни нельзя переходить на более высо-
кую ступень, не исполнив предыдущие. Необходи-
мо рассмотреть свою главную страсть и все усилие 
направить на борьбу с ней. Будем же возносить 
молитвы о том, чтобы Господь по молитвам святого 
праведного Иоанна Кронштадтского даровал нам 
осознание своего греховного состояния. Да помо-
жет нам в этом Господь. Аминь.

ВЕРА НАША ПРАВОСЛАВНА?

Вероятно, у многих читателей на слуху строки 
из песни на слова свт. Николая Сербского:

Вера вечна, вера славна,
Наша вера Православна!

Что под «нашей верой» имел в виду автор, соче-
тавший глубокую религиозность с многосторонней 
светской и богословской образованностью, понять 

нетрудно. А вот что имеют в виду те, кто с чув-
ством глубокого удовлетворения эту песню испол-
няют и слушают? Казалось бы, вопрос неуместен. 
Сказано же, что «вера Православна». Разве могут 
быть разные понимания православия? По опыту 
скажу, да, могут. Но, если так, все ли эти пред-
ставления о «нашей вере» православны? А вот это 
уже другой вопрос.

«Мы свою веру знаем»
Как-то довелось мне проводить катехизическую 

беседу с одной супружеской четой, желавшей кре-
стить свою новорожденную дочку. Я объяснил им 
смысл подготовительной беседы, и мать младенца 
уверенно заявила, что свою веру они знают и свято 
ее хранят. При этом Символ веры (соборно утверж-
денный краткий текст исповедания православного 
мировоззрения) наизусть она произнести не могла. 

Ну, хорошо, мало ли какие проблемы у человека 
с памятью? Хотя в нашей Поместной Церкви уже 
давно знание наизусть Символа веры крещаемым 
взрослым или восприемниками (крестными), ког-
да дело касается ребенка, является обязательным 
требованием, я на этом не настаиваю, поскольку 
вызубрить-то Символ можно, однако, это ничего не 
говорит о мировоззрении человека и о понимании 
содержания заученного. Поэтому, обнаружив по-
сле столь уверенного заявления незнание текста, 
я нисколько не смутился, и стал аккуратно выяс-
нять, что она понимает под «верой». Оказалось, 
что это просто совокупность религиозных обрядов 
и обычаев, принятых в регионе, откуда она родом. 
И надо отдать должное, познания ее были доста-
точно обширны и подробны.

С внезапно проснувшимся этнографическим 
интересом я послушал, как у них на родине при-
нято украшать купель и свечи крестных, причем, 

что касается последних, то выяснилось, что роди-
тели уже заранее договорились с кучей народа для 
этой роли: что-то около шести человек… Ничего 
не имея против ритуальных декораций, я катего-
рически заявил, что мы придерживаемся обычаев, 
соответствующих общецерковным нормам, так что 
меньше двух крестных можно (собственно, именно 
один-то и нужен, того же пола, что и крещаемый, 
второй – «пристяжной», поэтому, кстати, нет стро-
гих канонических препятствий против брака меж-
ду крестными), а больше – никак. Разумеется, я 
вкратце рассказал, в чем суть восприемничества от 
купели и происхождение этой традиции. Моя собе-
седница почти сразу согласилась, хотя, несмотря 
на мои объяснения, все равно не поняла, почему 
так положено. Сработал аргумент о неуместности 
«своего устава» в «чужом монастыре».

Одним словом, Символа веры мы не знаем (хотя, 
чтобы его выучить достаточно просто регулярно 
и осмысленно участвовать в Литургии, во время 
которой он поется), объяснить «како веруем» не 
можем, о заповедях Десятословия и Блаженств 
имеем представление то ли смутное, то ли никакое, 
но «свою веру знаем» и «храним». И хоть бы тень 
сомнения пробежала по лицу!..

Припоминается случай из семинарской жизни. 
Наш мудрый преподаватель Библейской истории 
Игорь Цезаревич Миронович задал одному из нас 

Св.гора Афон, Монастырь Григориат, 18 век



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202612 13

простой, как ему показалось, вопрос: «Кто такой 
Иисус Христос?» (неофитов среди нас, кстати, 
почти не было, в основном, парни из религиозных 
семей). Несчастный тужится, тужится… Густые 
черные брови Игоря Цезаревича поднимаются все 
выше, глаза распахиваются всё шире. Он повторя-
ет вопрос. «Д-дух Святый», – с натугой выдыхает 
семинарист. «Братья, – с неподдельным негодова-
нием восклицает наш добрый учитель, – да вы – 
язычники!..»

Язычество – что оно?

Казалось бы, ну что за пустые разговоры о 
язычестве? Ведь язычество – это идолопоклон-
ство, многобожие, при чем тут наши современ-
ники? Да, в обыденном сознании язычество 
отождествляется с многобожием, а единобожие 
мыслится, как следующая, эволюционно более 
развитая ступень религиозного сознания. Та-
кому представлению изрядно поспособствовало 
советское религиоведение, или, как раньше оно 
называлось, «научный атеизм». 

Однако эта концепция, сформировавшаяся в 
конце XIX века, устарела в мировой науке еще 
в первой половине века ХХ-го, когда этнологи 
стали глубже погружаться в реалии религиоз-
ного сознания самобытных племен и стали об-
наруживать закономерность: чем племя менее 
«цивилизованное», тем более ясное у него пред-
ставление о Высшем едином божестве; чем племя 
более развитое, тем представление о Нем более 
расплывчато, а почитание слабее и заслоняет-
ся культами иных «богов». Отсюда вывод, что со 
временем, как считает корифей религиоведения 
Мирча Элиаде, «небесная иерофания и вера в 
Верховное небесное существо уступили место 
другим религиозным концепциям. Опять же в 
общем и целом ясно, что некогда эта вера пред-
ставляла собой самый центр религиозной жиз-
ни, а не периферийное явление, как в нынешних 
первобытных обществах» (Очерки сравнитель-
ного религиоведения).

Кроме того, что единобожие, как оказалось, 
является изначальной формой религиозного 
сознания, видно, что переход от единобожия к 
многобожию не был резким. Значит, языческое 
сознание, породившее многобожие, присутство-
вало уже в единобожии. Подтверждение этому 
мы находим в описании конфликта Каина и Аве-
ля (Быт. 4: 1–12). 

Авель в святоотеческой письменности пред-
ставлен как праведник, смыслом жизни которого 
является возвращение в Отечество – в рай, из 
которого были изгнаны его родители, но не про-
сто в рай как место их блаженного пребывания, 
но в рай как первозданное, праведное состояние 

человека, в рай как пребывание с Богом и в Боге. 
Оттого и жертва его – «от первородных стада 
своего» (Быт. 4: 4), лучшее из своего пастуше-
ского достояния – отличается от жертвы Каина 
– человека, поставившего себе своего рода «ми-
чуринскую» задачу – не ждать милостей от Бога 
и сотворенной Им природы, но взять их настоль-
ко, насколько это возможно в условиях падшего 
бытия. Для него всё существующее (и Бог в пер-
вую очередь) – служебные средства в достижении 
вполне конкретной цели – земного благополучия: 
не удалось остаться в раю, так устроим его по-
добие здесь. Потому и жертва его – не лучшее, 
как у Авеля, а что попало, чего не жалко – сказа-
но просто «от плодов земли» (Быт. 4: 3).

Св. Иоанн Златоуст в «Беседах на книгу Бы-
тия», обращая наше внимание на жертву Авеля, 
говорит: «Смотри, как Писание показывает нам 
боголюбивое его намерение и то, что он принес 
не просто от овец, но первородных, то есть доро-
гих, отборных, далее, что от этих первородных 
(принес) самое драгоценнейшее: и от туков, 
сказано, их, из самого приятного, наилучшего. 
О Каине ничего такого Писание не замечает, а 
говорит только, что он принес от плодов земли 
жертву, что, так сказать, попалось, без всякого 
старания и разбора. <...> …Каждый приступил 
к такому жертвоприношению по внушению со-
вести и мудрости, свыше данной человеческому 
роду; но различие в намерениях и беспечность 
воли были причиною того, что приношение одно-
го было принято, а другого отвергнуто Богом».

Жертва Авеля – акт благодарной любви, а 
жертва Каина – своего рода взятка Вседержи-
телю, с Которым надо «дружить», если хочешь 
иметь успех в своей деятельности. Бог прини-
мает жертву Авеля и не принимает Каинову 
жертву, чтобы последний задумался о причине 
отвержения, стал бы размышлять над собой, об-
наружил бы свое богопротивное состояние и от-
верг его.

Но Каин отвергает путь покаяния. Но не из 
примитивного упрямства.

Каин – первый язычник. Его конфликт с бра-
том не сводится к зависти и к односторонней 
агрессии. Это конфликт двух мировоззренче-
ских основ, двух типов религиозности. Каин и 
Авель оба почитают истинного Бога, они других 
«богов» не знают. Но даже почитание истинного 
Бога может быть неистинным, ложным, языче-
ским по духу.

Хотя Каин и поклонялся Единому Богу Твор-
цу, но уже в языческом духе, о чем свидетель-
ствует его потребительское отношение к Богу. 
Творец интересует Каина лишь в связи с его де-
ятельностью, с его земными ожиданиями, кото-

рые – цель и смысл его жизни. Каин религиозен, 
однако его религиозность порочна, ибо основана 
не на вере. Вера устремлена к Истине, а рели-
гиозность Каина основана на ее суррогате, ори-
ентированном на жизненный комфорт. В систе-
ме ценностей Каина Богу отведено служебное 
место, что и проявилось в злополучном жерт-
воприношении «чего попало». Именно в таком 
отношении к Богу – сущность языческого миро-
воззрения, а не в многобожии, идолопоклонстве, 
культовом разврате и пр., которые всего лишь 
следствие. По мере того, как Бог перестает быть 
целью и смыслом жизни, в человеке происходит 
ценностная подмена, которая постепенно вы-
зревает в нравственную и религиозную норму, 
когда становится уместно говорить о языческой 
сущности такой религиозности.

«Непомерные требования»

Если вернуться к вышеупомянутому эпизо-
ду с катехизической беседой, то я ведь спросил 
свою собеседницу: «А зачем?» Этот вопрос я за-
даю практически всем (за исключением тех, чья 
вера мне известна и мотивы не вызывают сомне-
ний), кто обращается с просьбой о крещении 
своих детей. Практически всегда (за редким ис-
ключением, когда встречаются, действительно, 
верующие и понимающие основы веро- и нра-
воучения люди), слышу одно: «Чтобы у ребенка 
был Ангел - Хранитель; «чтобы у него защита от 
Бога была», «чтобы не болел», ну и пр. в том же 
духе. О рождении свыше (Ин. 3: 3–7), о воссое-
динении с Богом и «облечении во Христа» (Гал. 
3: 27), мало того, что не слыхали, но и слушают 
как-то так… «из вежливости», с плохо скрывае-
мым равнодушием, а то и с раздражением из-за 
впустую потраченного времени. 

Вот воспользуюсь-ка я случаем и предложу 
вашему вниманию небольшой отрывок из толко-
вания свт. Феофана Затворника на значение «об-
лечения во Христа» в Него крестившихся (имея 
в виду, в частности, младенцев): «…в крещении, 
дающем сыновство Богу или облечение во Хри-
ста, совершается существенное изменение всего 
внутреннего нравственного строя человека 
(здесь и далее выделено нами. – И.П.). Он стано-
вится христоподобным; а от того потом и жизнь 
начинается христоподражательная. <…> Чтоб 
она раскрылась в свое время в полном своем зна-
чении, это лежит на воспитании. И это (хри-
стоподражательная жизнь. – И.П.) главное, на 
что бы следовало направлять воспитание, хотя 
оно меньше всего имеется в виду. Таким обра-
зом крещаемые, облекаясь во Христа, принима-
ют обязательства и получают силы жить жизнию 
Христовою, мыслить Его мыслями, желать Его 

желаниями, чувствовать Его чувствами, дей-
ствовать Его действиями, во всем проявлять в 
себе Христа» (Толкование на Послание к Гала-
там). 

Свт. Феофан сетует на то, что эта главная 
цель воспитания «меньше всего имеется в виду» 
родителями. Казалось бы, если он сокрушался 
на эту тему в позапрошлом веке, чего уж нам 
удивляться! А мы и не удивляемся. Но, как и он 
в свое время, так и нам сегодня надлежит, ру-
ководствуясь его толкованиями, преодолевать в 
себе и в ближних инерцию языческого сознания, 
изобличать ложное и следовать истине.

Крещение ребенка в надежде «защиты» – 
разумное, доброе, оправданное дело, но  когда 
всё только к этому и сводится?.. 

Обычно родителями проявляется заинтересо-
ванность лишь в магической по своему харак-
теру «защите» от скорбей земных, а не в том, 
чтобы воспитать ребенка христианином, способ-
ным в ситуации морального выбора предпочесть 
земным интересам истину Христову. Как прави-
ло, все их мысли о том только, чтобы, благодаря 
«защите», его/ее жизнь удачная и счастливая 
была (кто более продвинут, аргументируют еще 
и тем, что записки на службу можно подавать 
только за крещеных), ну и чтобы, когда умрет, 
похоронить можно было по православному чину, 
с получением «пропуска в рай» (так называют 
лист с разрешительной молитвой, который вкла-
дывают покойному в руку) – печально, но факт: 
налицо каинитский, языческий по своему духу 
побудительный мотив. 

И вот это называют «нашей верой»?! Когда 
единственным условием для отпевания является 
факт крещения усопшего, хоть бы он по жизни 
был убежденным атеистом, кощунником, цинич-
ным злодеем – это православие? Когда к таин-
ству Крещения в качестве крещаемых и крест-
ных допускают неверующих или «верящих во 
что-то там», честно в этом признающихся (это, 
если их еще спросят), не сожалеющих об этом и 
не собирающихся жить по вере в дальнейшем – 
это «наша вера православна»? 

(В качестве справки: согласно 80-му прави-
лу Трулльского Собора, человек, всего лишь в 
течение трех недель кряду без уважительной 
причины не участвовавший в воскресном бого-
служении (что в древности предполагало при-
чащение), отлучается от церковного общения 
и принимается через покаяние; в синодальную 
эпоху срок был продлен до года, причем в Ду-
ховном Регламенте четко прописано: «…Аще ко-
торый Христианин покажется, что он весьма от 
Святаго Причастия удаляется, тем самым явля-
ет себе, что не есть в Теле Христове, сиесть, не 



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202614 15

есть сообщник Церкви» (курсив наш. – И.П.). 
И вот такой «несообщник» хочет стать крест-
ным, ничего при этом не собираясь менять в сво-
ей жизни; сам не состоя в Церкви, берется вве-
сти в нее младенца.)

Сейчас требуется, чтобы восприемники чита-
ли во время крестин Символ веры. Единицы ве-
рят и понимают его содержание, речь не о них. 
Как быть с кощунственной заведомой ложью в 
большинстве случаев, когда его читают люди, не 
верящие в истину, которую возглашают, – это 
исповедание православной веры?..

Когда за норму принимается ситуация, что 
человек бывает в церкви два раза и в обоих слу-
чаях его приносят (первый раз на Крещение и 
второй на отпевание) – это и есть православие?

И не надо мне говорить, что я сгущаю краски. 
За 33 года насмотрелся и наслушался достаточ-
но. Какой процент из крещеных в православную 
веру, регулярно бывает на богослужении? А уси-
ленно старается познавать свою веру и жить по 
ней – какой процент? Но остальные тоже себя 
считают православными. Многие охотно согла-
шаются быть восприемниками от купели. А ска-
жешь им, что, если хотят быть крестными, надо 
бы исповедоваться первый раз в жизни, начать 
жить по заповедям и участвовать в Таинствах, 
так рискуешь услышать: «Вы предъявляете не-
померные требования».

Может, все-таки стоит посерьезнее подойти к 
вопросу о своей вере и сопоставить то, что мы 
декларируем, с тем, что исповедуем жизнью?

Православие – имя существительное или 
прилагательное?

Слово «православие» как-то подозрительно 
обособленно укоренилось в нашем словоупотре-
блении. Кто что под этим понимает: кто-то – 
Священное Предание во всем его многообразии, 
православное святоотеческое и богословское на-
следие, к которому иной раз прилипают весьма 
вольные концепции; кто-то –  Вселенскую Цер-
ковь, иерархию, Таинства, богослужебную тра-
дицию, дисциплинарные нормы (хорошо, если 
с каноническими правилами не переплетается, 
зачастую перевирающая или подменяющая их 
укоренившаяся порочная практика); кто-то – 
храмы, память о духовных наставниках и их по-
учения; кто-то – систему обрядов и обычаев (как 
правило, вперемешку с языческими, вроде «по-
минального» пьянства, поливания могил горячи-
тельными напитками и подкладыванием блоков 
сигарет или бутылок с «огненной водой» в гроб).

Слово «православие» давно уже стало име-
нем существительным, живет как бы своей жиз-
нью, интерпретируется настолько свободно, 

что кто-то себя называет «православным ате-
истом», кто-то распространяет чушь о том, что 
якобы православие на Руси предшествовало 
христианству. Чтобы не запутаться и не при-
нять за православие что-то постороннее, важно 
помнить, что вне зависимости от «жизни слов», 
от морфологии и синтаксиса, оно изначально, 
по своей сути – имя прилагательное, потому 
что нет православия самого по себе. Есть пра-
вославное христианство.

«Православие» – это перевод греческого сло-
ва ὀρθοδοξία <орфодоксия> (обычно говорят 
«ортодоксия», но мы традиционно пользуемся 
рейхлиновской транскрипцией), которое проис-
ходит от слов ὀρθός <орфос> и δόξα <докса>.

Слово ὀρθός означает прямой, как в смысле 
прямо стоящий, поднятый верх, так и пря-
мо направленный, прямо вперед идущий или 
смотрящий открыто, смело; переводится это 
слово и в смысле истинный, верный, правиль-
ный, настоящий, действительный, справед-
ливый.

Слово δόξα переводится как мнение, пред-
ставление, предположение, вид, видимость, ре-
шение, постановление, а также как мнение дру-
гих о ком-либо, доброе имя, слава. Происходит 
оно от δοκέω <докео> – думать, полагать, 
казаться, решать. Отсюда же δόκησις <доки-
сис> – мнение, предположение, вид, подобие, 
слава, репутация, а также, например, δοξάζω 
<доксазо> – прославлять, хвалить и δοξόομαι 
<доксоомэ> – быть в славе, почитаться.

Отсюда – православие: правое, верное, ис-
тинное исповедание и прославление Бога. Рас-
крывая смысл этого понятия, митр. Антоний 
Сурожский говорит: «Православие означает две 
различные вещи, сливающиеся воедино. Грече-
ское слово „ортодоксия“ означает правильную, 
истинную веру и одновременно до конца досто-
верное, совершенное, правдивое молитвенное 
поклонение Богу, потому что мы верим, что 
Бога нельзя познать иначе, как в поклонении, 
в благоговейной молитве, в общении с Ним – в 
общении, в котором Бог отдает себя нам и мы 
раскрываемся сами, в вере, в послушании Его 
тайне и Его заповедям» («Духовное руководство 
в Православной Церкви»). И еще его же: «Пра-
вославие мы всегда понимаем, как учение Церк-
ви, которое ничем не расходится с евангельским 
учением и которое его раскрывает не только на 
словах, но во всех проявлениях церковной жиз-
ни. Само слово „православие“ говорит о том, что 
мы право славим и прославляем Бога. Это не 
только правоверие – это правая вера, которая 
расцветает в жизни, и в этом отношении право-
славие выражается во множестве аспектов» («Я 

хочу поделиться с вами всем, что накопилось…»).
Очень важны для понимания православия и 

выявления признаков отклонений от него сло-
ва свт. Игнатия Брянчанинова: «Праведник от 
веры жив будет (Евр. 10: 38). Истинная вера 
Христа есть единственное средство спасения, но 
вера живая, выражаемая всем существом чело-
века. <...> Противность дел вере обличает дру-
гие верования, тайно и преступно гнездящиеся в 
сердце человеческом» («Вера и дела»). 

Уточним, что делом является любой волевой 
выбор, будь то с усилием или наоборот, уступая 
силе авторитета, власти, обстоятельств или же 
собственных страстей. Принятие тех или иных 
помыслов, подпитывание в себе (а то и в дру-
гих людях) тех или иных взглядов, позиций, 
чувств – тоже выбор. Человек выбирает, пусть 
иной раз инстинктивно, просто в силу внутрен-
ней «отрегулированности» по определенным 
ценностным ориентирам и привычным схемам 
социального поведения, но все же выбирает, 
какие мысли и чувства принять, какие отвер-
гнуть, что сказать, о чем промолчать, что пре-
сечь на выходе, о чем непроизвольно выскочив-
шем тут же пожалеть и попросить прощения, 
а что в себе просто не замечать, предоставляя 
страстям стихийно развиваться. 

Ведь быть или не быть внимательным к сво-
им помыслам, вникать или не вникать в свою 
внутреннюю жизнь в свете Божественного От-
кровения – это личный выбор. Те или иные про-
извольные (пусть, может, и сгоряча, но не ма-
шинальные, а вполне осознаваемые, исходящие 
от ума и сердца) высказывания – это всё тоже 
дела, свидетельствующие о выборе, о том, во что 
человек либо «сердцем верует к праведности, а 
устами исповедует ко спасению» (Рим. 10: 10), 
либо сердцем – к порочности, а устами – на по-
гибель. И последнее, кстати, очень даже воз-
можно не только, когда изрыгают хулу на Бога, 
проклятия и призывы к явному злу (убийствам, 
грабежам и пр.), но тем более, когда спаситель-
ные слова Священного Писания и святых отцов 
лицемерно используются для оправдания греха 
и противоправных действий, а также обоснова-
ния и распространения ложных взглядов и вы-
сказываний.

Прорубь, вербы да березы…

В былые времена секреты бытовой магии, 
вплетенные в народные обычаи, передавались 
из поколения в поколение от бабушек к внуч-
кам. Нынче приобщиться к «сокровищнице» 
языческого сознания намного проще: к нашим 
услугам Интернет и СМИ, не говоря уже о про-
двинутых друзьях-подружках (впрочем, этот 

канал и раньше работал). Бывали сбои в межпо-
коленных связях, как бывают они и в современ-
ных каналах информации, но языческое нутро 
от этих мелочей не страдает: наш «ветхий чело-
век» (см.: Еф. 4: 22–24; Кол. 3: 8–17) живуч, 
как никогда прежде, выдавая себя за «нового» и 
пропагандируя неистребимое язычество благо-
честивыми словесами адаптированного к нему 
«народного православия».

Спросите знатоков «веры славной-право-
славной», которых в храмах не видать, что та-
кое пост, для чего нужен, и они вам объяснят, 
как он полезен для «очищения организма», 
спросите о празднике Входа Господня в Иеру-
салим, так не факт, что они поймут, о чем вы. 
Разве только, если уточните: «Вербное воскре-
сенье». Тогда вам охотно поведают, что в этот 
праздник святят вербу в церкви, расскажут, 
кого и как ею надо хлестать, как ее хранить и 
сжигать. Спросите о празднике Крещения, рас-
скажут о купании в проруби ради «очищения 
грехов» и «всякой дурной энергии»; спросите о 
празднике Троицы, возможно, расскажут о «ло-
мании-завивании» березы (и то неизвестно, не 
введут ли вас в заблуждение, сказав, что имен-
но на Троицу березу «ломают»). Я уж молчу о 
гаданиях на Рождество и о посещении кладбищ 
на Пасху. Перечислять можно долго.

Беда даже не в том, что к этому сводятся их 
знания о вышеупомянутых праздниках (незна-
ние и заблуждения, при желании, преодолимы, 
благодаря имеющимся возможностям, которых 
не было в советское время: и воскресные шко-



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202616 17

СИНАЙ - ШЕСТАЯ КНИГА ПЯТИКНИЖИЯ

Многие, кто посещал с паломничеством Израиль, 
в ходе многочисленных экскурсий слышали расхо-
жую фразу о том, что «Святая Земля – пятое Еван-
гелие». После окончания паломничества по Египту 
сама собой напрашивается вариация на данный тезис 
- фраза о том, что «Синайская земля - шестая книга 
Пятикнижия», которая помогает нам в буквальном 
смысле прикоснуться к стародавним ветхозаветным 
реалиям, святоотеческим традициям преподобных, 
а также жертвенному подвигу мучеников - как древ-
них, так и современных, пострадавших совсем недав-
но – в феврале 2015-го года.

 6 ноября группа паломниц храма в честь иконы 
Божией Матери «Скоропослушница» вместе со свя-
щенником Григорием Борисовым благополучно при-
была в аэропорт города Шарм-эль-Шейх, чтобы в 
предстоящие дни посетить монастырь святой Екате-
рины, гору Синай и другие святые места египетской 
земли. После продолжительного перелета и заселе-
ния сил хватило лишь на посещение недавно постро-
енного в Шарм-эль-Шейхе собора Коптской Церкви. 
Вокруг самого храма расположился целый комплекс 
с различными церковными лавками, магазинами, 
школой, гостиницей и прочим, в том числе несколь-
кими «приемными» духовенства: расположенными в 
ряд застекленными помещениями с кондиционером, 
где в установленное время любой желающий может 
побеседовать со священником.

 Двухэтажный величественный и, как нам показа-
лось, несколько перегруженный живописью и декором 
собор, как и соприкосновение с одной из древнейших 
Церквей на планете, не оставил нас равнодушными. 
По словам экскурсовода, церковная жизнь здесь не 
ограничивается только молитвой: храм служит ме-
стом притяжения, общения и взаимопомощи  для 
всех членов общины. В частности, этим вечером 
(как, впрочем, и в другие четверги  года: пятница 
для мусульман является священным днем, выходные 
в Египте - это пятница и суббота) внутри церковного 
двора можно было бы увидеть порядка трехсот чело-
век, большинство из которых – дети!

 Второй день паломничества на Синай приблизил 
нас к заветной цели: утром мы выехали на автобу-
се в монастырь святой великомученицы Екатерины. 
В ходе трехчасового путешествия гид постепенно и 
последовательно погружал нас в исторический кон-
текст, начиная от становления Египетского царства и 
заканчивая современным каноническим устройством 
Синайской Автономной  Церкви, в юрисдикцию ко-
торой и входит монастырь святой Екатерины. Благо-
словенная Синайская земля в христианском смысле 
известна многим: и странствиями богоизбранного на-
рода, и служением одного из величайших пророков, и 

дарованием 10-ти Заповедей, и проповедью апостола 
Марка, и многими первоположниками монашеского 
подвига, и написанием «Лествицы», и многим дру-
гим… Среди прочих знаковых событий, мест и персо-
нажей христианской истории особое место занимает 
монастырь святой великомученицы Екатерины Алек-
сандрийской – одна из древнейших обителей в мире.

 По прибытии в монастырь паломницы успели по-
участвовать в вечернем богослужении, совершаемом 
в полумраке древнего храма при свете церковных 
свечей и скудного света покидающего горное ущелье 
солнца.

 После службы нам удалось побывать в знамени-
том музее, где хранятся древнейшие иконы, рукопи-
си, церковная утварь и облачения, многим из кото-
рых уже огромное количество лет: даты на табличках 
экспанатов указывают на 6 -7 век.  

Затем мы отправились в костницу - особое поме-
щение, где покоятся нетленные останки многих под-
вижников благочестия, которые подвизались здесь в 
прошедшие полторы тысячи лет.

 Третий день паломничества на Синай для нашей 
группы начался спозаранку (и плавно перетек в чет-
вертый, но об этом чуть позже): Утреня и Литургия 
в монастыре святой Екатерины начинаются в 5 утра. 
Молитвы Божественной литургии в этот день звуча-
ли как на греческом языке, так и на церковнославян-
ском, поскольку отец Григорий принимал непосред-
ственное участие в богослужении. После причастия 
святых Христовых Тайн и утренней трапезы малая 
часть нашей группы отправилась каменистыми тро-
пами вглубь пустыни, чтобы посетить келию препо-
добного Иоанна Лествичника. Путешествие в три 
километра оказалось не из легких и было сопряжено с 
различного рода сложностями, незнакомыми жителям 
цветущих равнинных северных земель… Но в полном 
составе благополучно добравшись до пещеры пре-
подобного Иоанна, паломники послужили молебен 
святому, побыли немного в его предельно аскетичном 

лы, и литература, и сайты достойные доверия). 
Нет, беда в том, что, как правило, такие люди 
и не желают восполнять скудость своих знаний 
о вере, приверженцами которой они себя счи-
тают. Они вполне удовлетворены своей ограни-
ченностью. А это уже не неведение. Это неве-
жество.

И, в заключение, коль мы упомянули выше о 
крещенских купаниях, то «по сезону» хорошо 
бы пару слов о них сказать особо. 

Прежде всего, качество этого действа зави-
сит от самого человека, который окунается, от 
его духовного состояния.

Например, он может желать купаться на 
Крещение, считая это данью традиции, соблю-
дая которую, он проникается некой солидар-
ностью со своими предками. Ничего плохого, 
но и духовного смысла в таком купании тоже 
нет. Если кто-то думает, что через погружение 
в крещенскую прорубь они поддерживают тра-
дицию и укрепляют духовные связи, на здоро-
вье, но это, скажем так, параллельно духовному 
смыслу крещенского купания.

Другое дело, когда эта прорубь не просто ме-
сто обрядового купания, а как бы окно в тот 
самый евангельский день, фрагмент Иордана 
здесь, сейчас, в данном месте. При таком сим-
волическом отношении человек действительно 
приобщается тем самым евангельским иордан-
ским водам, потому что думает о Боге, ради 
Него это делает. И тогда это окунание – фор-
ма благоговейного приобщения благодати Духа 
Святого, как и любое другое символическое мо-
литвенное действие.

Однако во время массовых купаний люди 
обычно думают, о чем угодно, только не о смыс-
ле праздника и не о хранении благоговения пе-
ред святыней. Для многих крещенское купание 
– просто развлечение, «народная забава», со-
провождаемая визгами, комментариями острых 
ощущений на ненормативном эсперанто, не 
говоря уже об употреблении всевозможных го-
рячительных «вспомогательных средств», ради 
пущего эмоционального подъема, дабы радость 
хлестала крутым кипятком. Такое купание уже 
и не параллельно смыслу праздника, но против 
него.

Если человек просто моржует в любой другой 
день, в любой другой проруби, не посвященной 
празднику Крещения, пусть изгаляется как хо-
чет. И все идиоматические выражения, которые 
он себе позволяет при этом купании остаются 
на его совести в этот момент, как и в любой дру-
гой момент его жизни. Это развлечение, «куль-
турное времяпрепровождение».

Но когда прорубь посвящена событию Кре-

щения Господня, да еще и вырублена в виде 
креста, чтобы помочь человеку настроиться 
должным образом, не говоря уже о совершен-
ном здесь чуть ранее водосвятии, а человек 
окунается так, будто его в парк аттракционов 
привели, такое поведение кощунственно.

Поэтому, если кто решил поучаствовать в 
крещенском купании, пусть сначала должным 
образом настроится, осознает смысл праздни-
ка, примет участие в праздничном богослуже-
нии, а потом, храня это состояние, окунается 
в прорубь-Иордань.

И, чтобы уж совсем подвести черту теме кре-
щенских купаний, приведу отрывок из настав-
ления моего доброго друга из далекого сибир-
ского Минусинска, священника-поэта о. Сергия 
Круглова: «Братия и сестры моржи! Хочу вам 
напомнить некоторые вещи. Если кто думает, 
что крещенская вода смывает грехи – тот оши-
бается, это неправда. Да, святая агиасма – свя-
тыня, но грехи смываются покаянием, в таин-
стве Исповеди и исправлении своей жизни по 
заповедям Христовым. Правда, вы такие слова 
и словосочетания не привыкли слышать, потому 
объясню попроще: если мы хотим иметь жизнь, 
а не смерть – надо наладить живое общение с 
Богом. Жизнь дает только Он Сам, потому что 
нас любит. А мы Его? Вот вопрос важный».

Протоиерей Игорь Прекуп



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202618 19

жилище и отправились обратно «долиною смертной 
тени» (Пс 22:4) – сквозь безжизненную тишину ве-
личественных скал и молчаливых камней, чтобы по-
сетить вечернее богослужение, приложиться к мощам 
святой великомученицы Екатерины и набраться сил 
перед кульминационным событием всего паломниче-
ства, которое предстояло им всем грядущей ночью.

 В 23 часа подвижницы начали собираться в мо-
настырском кафе в подобающей экипировке и с необ-
ходимым для восхождения снаряжением. Сразу стало 
понятно, что все предостережения предыдущих па-
ломников и наши собственные опасения по части по-
годы были чрезмерными: температура воздуха была 
практически летняя, полный штиль, ясное небо и 
яркая луна - все было в нашу пользу и помогало пре-
одолеть высокогорный путь. В частности, довольно 
быстро стало понятно, что налобные туристические 
фонарики, необходимые для освещения дороги,  нам 
не пригодятся: фаза луны и безоблачная погода по-
зволяли идти без дополнительного света, и для мно-
гих спутниц пустынный пейзаж в лунном свете стал 
одним из самых запоминающихся впечатлений про-
шедшей поездки. 

Но впереди нас ждали они – СТУПЕНИ. 
Путь от монастыря на вершину составляет 4.85 км. 
Набор высоты – 715 метров. Поначалу подъем по-
логий и дорога широка, но чем ближе к вершине, тем 
угол больше, а в конце пути есть небольшой уча-
сток, состоящий из 750 ступеней, на котором угол 
наклона составляет примерно 45 градусов. Наш про-
водник-бедуин сказал, что поднимался на гору уже 
около 5000 раз, но свои первые ступени он помнит до 
сих пор и гарантирует, что этот участок пути мы за-
помним на всю жизнь. Так это или нет, нужно узна-
вать у каждой участницы восхождения, но что точно 
можно гарантировать, что Божественная литургия 
и причастие на вершине Синайской горы навсегда 
остались в наших сердцах.

Небольшой храм наверху, освященный в честь 
Святой Троицы, сложен из разных по размеру и цве-
ту камней - их поднимали на себе предыдущие поко-
ления монахов и паломников для постройки церкви, 
которая была завершена в 1934 году на месте более 
древнего храма XVI века. Там нет ни воды, ни элек-
тричества, ни света. Ну, за исключением тех самых 
фонариков, что мы взяли с собой, и церковных свечей. 
Стоит отметить, что все паломницы проявили долж-
ную решимость и, независимо от физической подго-
товки, состояния сердечно-сосудистой и дыхательной 
систем, а также подготовки по части опорно-двига-
тельного аппарата, благополучно осуществили вос-
хождение. После необходимых приготовлений мы на-
чали службу около 4 часов ночи. 

Пожалуй, сразу оставим какие-либо попытки 
описать данное литургическое переживание и сразу 
переместимся во времени в предрассветные сумерки, 

когда после причастия Святых Даров мы покинули 
храм и обнаружили на вершине около сотни людей, 
многие из которых держали наготове камеры, фото-
аппараты и смартфоны: оставалось несколько минут 
до рассвета. В этой части, пожалуй, слова также 
бессильны, даже фотографии не смогут передать ат-
мосферу и красоту, что каждый из присутствующих 
узрел в то благословенное утро.

Дальше нам предстоял многочасовой спуск, ко-
торый несмотря на непростое восхождение и время, 
проведенное на вершине в молитве и созерцании, 
оказался посильным для всех участниц паломниче-
ства. Он радикально отличался от восхождения: было 
жарко, светло, вокруг была масса туристов и палом-
ников. Кстати, о компании: по итогу мы поняли, что 
нам колоссально повезло с проводником: он очень 
хорошо говорил по-русски (еще знал английский и 
немного итальянский), контролировал процесс, рас-
сказывал многое про гору и необычных людей, ее по-
коряющих, когда надо, шутил и/или помогал… 

После возвращения в монастырскую гостиницу 
наш спортивный батюшка отдал в монастырь ключ 
от храма и вручил братии прибалтийские подар-
ки, привезенные паломницами из Таллинна. После 
мы отправились на автобусе в гостиницу обратно в 
Шарм-аль-Шейх набираться сил, ведь дальше нам 
предстоял ночной переезд в Каир для поклонения 
местным святыням и благодатным местам.

Через день наши паломницы, набравшись сил по-
сле ночной Литургии на вершине, поздно вечером 
выехали на заказном автобусе в северо-западном на-
правлении, чтобы преодолеть чуть более пятисот ки-
лометров и рано утром оказаться в столице Египта. 
Программа была насыщенной, передвигаться прихо-
дилось стремительно: начали с посещения Старого 
города, где расположена церковь великомученика 
Георгия, в которой покоится частица его честных мо-
щей, после чего переместились в храм, построенный 
на месте колодца, из которого по Преданию Святое 
семейство черпало воду во время своего бегства в 
Египет. Следующим пунктом остановки стал величе-
ственный кафедральный собор Коптской Церкви, по-
строенный в 1968 году, в котором покоятся честные 
мощи святого апостола Марка и святителя Афанасия 
Великого.

По итогу паломничества через соприкосновение 
со святынями разных эпох многие истории из Би-
блии, а также эпизоды из жизнеописаний египетских 
святых, доселе остававшиеся в определенной степени 
абстрактными, обрели вполне конкретную, осязае-
мую и яркую форму, позволяя глубже понять напи-
санное в Ветхом Завете, проникнуть в аскетическую 
традицию древних отцов и приобщиться к духовным 
традициям ближневосточного Христианства.

Паломники

МИРОВЫЕ ТРАДИЦИИ ПРАЗДНОВАНИЯ РОЖДЕСТВА

И сказал им Ангел: не бойтесь;

 я возвещаю вам великую радость,

которая будет всем людям 

(Лк.2:10) 

Рождество Христово — поворотный момент в 
истории человечества, с которого началось новое 
летоисчисление, новая эра. В христианской Церк-
ви это один из величайших праздников, торжество 
и Тайна.  Главный символ праздника — Рожде-
ственская звезда, которая указала путь волхвам к 
новорожденному Спасителю в Вифлееме. Согласно 
Библии,  именно в ту мирную ночь, когда появился 
Иисус, пастухи на поле получили весть от Ангела, 
сообщившего об этом чудесном событии. Мудрецы 
с Востока, следуя за Рождественской звездой, при-
шли с дарами — золотом, ладаном и смирной. Рож-
дество символизирует радость, благословение и 
надежду на лучшее. Исторически сложилось, что 
западные христиане отмечают Рождество в конце 
декабря (25 числа), а восточные – в начале янва-
ря (7 числа). Рождество Христово отмечается во 
всем мире, и многие страны имеют свои традиции и 
обычаи, связанные с его празднованием. Христиа-
не в этот день славят новорожденного Спасителя 
и его Пречистую Матерь – Деву Марию.

В канун праздника люди ходят в храм, читают 
молитвы и зажигают свечи. Затем идут домой, на-
крывают праздничный стол  (у верующих как раз 
заканчивается пост) и дарят подарки.   

Православное Рождество  в ночь с 6 на 7 ян-
варя (н.с.) отмечают почти 180 миллионов ве-
рующих.  Среди них прихожане Иерусалимской, 
Сербской, Болгарской, Русской, части Греческой 
Православных Церквей. Несмотря на разные на-
циональности, культуру и языки, все они в этот 

день приветствуют друг друга одной фразой: 
«Христос родился!».  Празднуют Рождество и в 
Африке – в Эфиопии и Египте. 

В этих странах популярна одна из самых древ-
них христианских церквей – коптская… Это коп-
тское Рождество заметно отличается по стилю от 
Рождества, которое празднуют другие христиан-
ские конфессии, и включает в себя уникальный 
набор традиций.  За 43 дня до Рождества, с 25 
ноября по 6 января, набожные копты воздержи-
ваются от употребления любой пищи животно-
го происхождения. Этот пост в честь Рождества 
Христова — способ проявить благочестие и само-
обладание. В ночь перед самим Рождеством про-
ходит церковная служба, которая обычно длится 
до полуночи. После службы люди едят особый вид 
хлеба под названием «курбан» — подношение. На 
хлебе 12 точек, символизирующих 12 апостолов 
Христа. Священник выберет один из двух кур-
банов  для  приношения, символизирующего Тело 
Христово, которое раздаётся во время причастия 
ближе к концу службы. Другая часть жертвенного 
хлеба будет роздана прихожанам после службы в 
качестве благословения. Популярным блюдом, ко-
торое подают на коптское Рождество в Египте, яв-
ляется фаттах — традиционное египетское блюдо 
из мяса, риса и хрустящего хлеба, которое обычно 
подают с острым томатно-чесночным соусом.   

Израиль, Вифлеем. В  небольшом городке на 
Ближнем Востоке, расположенном в пределах со-
временного Израиля, родился по плоти наш Го-
сподь Иисус Христос, чье рождение со временем 
стало праздником для огромного количества лю-
дей. По Вифлеему каждое Рождество непременно 
проходит особая процессия : впереди черный конь, 
везущий крест, чуть позади свита всадников. На 
центральной площади Вифлеема на Рождество 

Рождество в ЕвропеАдвент



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202620 21

устанавливают высокий столб, увенчанный звез-
дой, которая символизирует ту самую Вифлеем-
скую звезду, указавшую волхвам время и место 
рождения Спасителя. Чтобы продемонстриро-
вать христианам свое уважение, в Вифлеем на 
Рождество нередко приезжают арабы-мусульма-
не.  Празднования на площади, где расположена 
Церковь Рождества Христова, начинаются с му-
зыки. Оркестры обходят несколько кварталов. Та-
кие же мелодии в Средние века здесь исполняли 
рыцари-крестоносцы.

В Назарете, где жил Богочеловек, проводятся 
рождественские ярмарки.  В  церквях, обществен-
ных местах и  домах по  всему Израилю делают 
рождественские сцены ручной работы, которые 
изображают рождение Иисуса. Также в Вифлееме 
существует традиция делать вертепы, рождествен-
ские фигурки из местного оливкового  дерева – ос-
новной доход местного населения.

Решение о праздновании Рождества 25-го де-
кабря  было принято на III Вселенском Соборе в 
V-м веке. С тех пор декабрьский предпраздничный 
период и само Рождество – самая веселая и су-
матошная пора в году: почти во всех европейских 
городах начинают работать рождественские яр-
марки, распродажи, дома и магазины украшаются 
особыми декорациями, гирляндами, наряженными 
елками и «белым пушистым снегом».

У католиков принято украшать свои дома и 
дворы праздничными гирляндами и ярким убран-
ством, ставить новогодние елки и фигурки Санта 
Клауса. Главным символом западного Рождества 
считается адвент - венок из еловых веточек. Его 
вешают на входные двери или ставят на обеденный 
стол. По кругу венка располагают рождествен-
ские свечи. Впервые Рождественский венок ис-
пользовал немецкий пастор Вирен в 1839г.. Был 
он круглой формы, сделан из тяжелого и громозд-
кого колеса, украшенного свечами, и символизи-
ровал все четыре стороны света, вечную жизнь и 

надежду на спасение, дарованную Христом. 
Так же в традициях Рождества есть очень 

симпатичное растение пуансеттия  (Euphorbia 
pulcherrima, лат.), которое цветет в форме звезды 
и которым  украшают дома к празднику.  

Дети верят, что в ночь с 24 на 25 декабря к 
ним обязательно заглянут добрые гномы и подарят 
долгожданные подарки. Добродушный Санта (как 
образ святителя Николая) оставляет подарочки в 
Рождественских носочках, развешенных у камина. 

Католики начинают отмечать праздник 24 дека-
бря в Сочельник. (Этот день у православных  счита-
ется самим строгим в период Рождественского по-
ста.) На стол принято накрывать 12 постных блюд. 
Семья собирается за праздничным столом с появле-
нием первой рождественской звезды. Как и восточ-
ные христиане, католики начинают трапезу с ку-
тьи. Главное блюдо на столах – запеченная индейка.

Несмотря на то, что наряду с православием и ри-
мо-католицизмом, протестантизм входит в тройку 
основных направлений христианства, в традициях 
празднования Рождества у  протестантов  (люте-
ран, англикан, баптистов…) есть свои особенности. 
Любопытно, но именно протестанты сформировали 
его современный облик(!). Обычай наряжать Рож-
дественскую елку начали именно они. Когда-то ель 
увенчивалась фигуркой Христа, затем ангелом или 
Вифлеемской звездой. Рассказывают, будто сам д-р 
Лютер первым придумал зажигать свечи на Рожде-
ственской елке.  Протестанты, включая англикан, 
не соблюдают пост и на Рождество: едят блюда из 
птицы – индейки, утки, гуся. 

Рождество празднуется не только в старинной 
Европе, но и в странах Востока, и в азиатских 
странах. Хотя христиане составляют лишь около 
1% населения Японии, Рождество здесь празд-
нуется масштабно: улицы Токио наполняются 
большим количеством Рождественских базаров и 
световых декораций. Рождество очень популяр-
но среди влюбленных: как правило, пары органи-
зуют романтический ужин и берут выходной на 
работе.  Традиционное рождественское блюдо в 
Японии — жареная курица, напоминающая япон-
ское блюдо «карааге»,  которое состоит из малень-
ких кусочков панированной курицы или рыбы, об-
жаренных во фритюре. 

В Индонезии Рождество является более важ-
ным праздником, хотя и менее массовым, чем Но-
вый год. В  Рождественскую ночь в храмах слу-
жат Всенощное бдение, а утром — Литургию. 
По окончании службы, священник достаёт из-под 
ёлки подарки и раздаёт их прихожанам. В местных 
храмах можно услышать адаптированную для пра-
вославных песню «Silentе  night»  (Кант«Тихая» 
или «Святая ночь») в местном переводе. Её поют 
дети, ожидая сладостей и мелких денег. 

А на Филиппинах начинают обратный отсчет 
до Рождества уже с 1 сентября.  Большинство 
населения Филиппин – христиане, около 80% – 
католики. Это самое большое христианское насе-
ление среди азиатских стран. 16 декабря — офи-
циальное начало Рождественских празднований, в 
этот день большая часть населения ходит на пер-
вую из 9-ти утренних месс. Мессы начинаются в 
4:00. После утренней мессы 24 декабря родствен-
ники, друзья и соседи собираются на полуночный 
пир и желают друг другу счастливого Рождества, 
хотя сами празднования продолжаются вплоть до 
праздника Богоявления (Крещения Господня).

Рождество Христово в странах Латинской Аме-
рики (Мексики, Аргентины, Колумбии и Брази-
лии) празднуют по-разному, каждая страна имеет 
свои традиции. С 16 по 24 декабря проходят празд-
ничные процессии — «Посадас», которые символи-
зируют путь Деве Марии – Madre de Dios и Иосифа 
в поисках пристанища. Участники шествия ходят 
от дома к дому, поют песни и просят «впустить» их, 
пока, наконец, не находят гостеприимный дом, где 
их ждёт угощение.  Один из элементов «Посадас» 
— пиньята — яркая фигура из папье-маше, напол-
ненная сладостями и фруктами. Дети по очереди 
стучат по пиньяте, пока она не раскроется, и все 
лакомства не высыплются на землю. 24 декабря ла-
тиноамериканцы зажигают свечи и фонарики, что-
бы осветить путь Пречистой Деве Марии.  

На Руси Рождество Христово с древних времен 
было важным праздником, который сочетал в себе 
религиозные и народные традиции. Главным эле-
ментом подготовки к празднику был 40-дневный 
Рождественский пост, который начинался 28 но-
ября и продолжался до 6 января. Пост был строго 
соблюдаемым и завершался именно в канун празд-
ника. Сочельник — особенный день перед Рожде-
ством, когда верующие ничего не ели до появления 
на небе первой звезды — символа Вифлеемской, ко-
торая возвестила о рождении Богомладенца Хри-

ста. В  храмах  в ночь с 6 на 7 января проходят 
торжественные богослужения, а после верующие 
возвращаются домой для праздничной трапезы в 
кругу семьи. Рождество всегда было не только ре-
лигиозным праздником, но и важным культурным 
событием: в XVII—XVIII вв. появился яркий обы-
чай устраивать вертепный театр. В ящике-верте-
пе с  помощью тряпичных кукол разыгрывались 
сценки о Рождении Спасителя, явлении Ангелов, 
злом Ироде и других библейских событиях. Рож-
дество всегда сопровождалось прославлением Ии-
суса Христа и  народными гуляниями, в которых 
не последнее место было отведено колядкам.  В 
прошлом колядующие обходили  дворы, распевая 
песни в честь рождения Христа. В ответ они по-
лучали угощения и поздравления. Традиция обме-
на подарками в Рождество берет начало от образа 
святого Николая Чудотворца, который совершал 
сам во множестве добрые поступки, особенно, в 
Рождественскую ночь, помогая нуждающимся и 
спасая семьи от бед.  Как и в любой другой тра-
диции, особое внимание в Рождество уделялось 
праздничному столу. В старину на Руси было при-
нято готовить дюжину постных блюд, символизи-
рующих число апостолов.

Рождество Христово празднуют во многих стра-
нах мира, на разных континентах и в различных 
часовых поясах. И пусть оно имеет свои отличи-
тельные особенности, связанные с культурой и тра-
дициями народов, но главное остается неизменным 
– атмосфера сказки детства, доброты, щедрости и 
семейного уюта. Праздник Рождества  учит и при-
зывает нас к любви и  милосердию, и здесь также 
уместно вспомнить о святочных рассказах мировых 
классиков, которые говорят нам о том, что человек 
должен быть готов поделиться частичкой своего ду-
шевного тепла с другими, ведь только тогда и мо-
жет произойти настоящее Рождественское Чудо.

Подготовила Валентина Щербак

Рождество на Филиппинах Латинская Америка, ПиньятаХристославы, Австрия



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202622 23

СВЯЩЕННОМУЧЕНИК ПРОТОДИАКОН НИКИТА АЛМАЗОВ 

Родился Никита Алмазов в 1874 году в семье 
священника Григория в Смоленской губернии. 
С 1894 года в течении нескольких лет юноша 
был послушником Смоленского архиерейского 
дома. В конце 1896 года в Рижской епархии 
освободилось место псаломщика в храме Арсе-
ния Великого, находившегося в деревне Кастна 
Пярнуского уезда, куда в январе 1897 Никита 
Алмазов и был назначен. Молодой человек об-
ладал хорошим голосом и слухом и вскоре его 
перевели в Рижский храм Алексия Человека 
Божиего при архиерейском доме.

15 июля 1897 года архиепископом Рижским 
и Митавским Арсением (Брянцевым) Никита 
Алмазов был рукоположен во диакона и остав-
лен на вакансии псаломщика. 1 октября 1897 
года его переводят в Рижский кафедральный 
собор Рождества Христова также на должность 
псаломщика, штат диаконов был полностью за-
полнен и свободной вакансии не было. 

16 июля 1899 года, согласно поданного про-
шения, диакон Никита был переведен в Ревель 
(Таллинн) и назначен в Никольскую церковь, 
которая и до сегодняшнего дня располагается 
на улице Вене. Но у нас в городе диакон Ни-
кита служил не долго: в ноябре 1901 года он 
подал прошение и был уволен за штат. Види-
мо поступило предложение переехать в столи-
цу Российской империи Санкт-Петербург. В 
1903 году диакон Никита Алмазов продолжил 
свое служение церкви по военно-духовному ве-
домству. Он был назначен штатным диаконом 
Александро-Невской церкви дислоцированного 
в Санкт-Петербурге лейб-гвардии Павловского 
полка. 

В начале 1904 года разразилась русско-япон- 
ская война. Общее руководство по окормле-
нию воинов действующей армии решением 
Святейшего Синода было возложено на прото-
пресвитера военного и морского духовенства 
Александра Желобовского. Непосредственно 
в Маньчжурскую армию главным священником 
был назначен протоиерей Сергий Голубев. По-
мимо руководства армейскими священниками 
он был настоятелем храма при главнокоманду-
ющем Маньчжурской армии генерал-адъютанте 
А.Н.Куропаткине. Храм размещался в одном из 
вагонов штабного поезда, куда и был назначен 
диакон Никита Алмазов.   Состоя в действую-
щей армии, бывая под обстрелами, сопровождая 
протоиерея Сергия Голубева, который часто 
совершал богослужения непосредственно на пе-
редовой, проявляя при этом мужество диакон 

Никита был награжден орденом св.Анны 3-й 
степени с мечами в 1904 году и в 1906 году ор-
деном св.Владимира 4-й степени. 

В 1907 году диакон Никита Алмазов возвра-
щается с Дальнего Востока в Санкт-Петербург, 
возводится в сан протодиакона и назначается в 

Введенский собор лейб-гвардии Семеновского 
полка, который располагался напротив Витеб-
ского вокзала. В соборе отец протодиакон слу-
жил до конца 1918 года. 

В 1914 году протодиакон Никита Алмазов 
вновь побывал в Ревеле, его командировали для 
совершения богослужений  в церкви временного 
лазарета Морской крепости Петра Великого.

После революции очень быстро были закры-
ты все храмы при воинских соединениях. До-
стоверных сведений о местах служения прото-
диакона Никиты Алмазова немного. Известно, 
что некоторое время он служил в Ленинграде 
в храме Димитрия Солунского при Греческом 
посольстве, на этом месте в настоящее время 
располагается концертный зал «Октябрьский», 
а затем до 1935 года – в Знаменской церкви.

В 1935 году, как «социально опасный эле-
мент», решением особого совещания при НКВД 
СССР протодиакон Никита Алмазов был вы-
слан из Ленинграда в Казахстан сроком на пять 
лет. Ссылку он отбывал в городе Атбасар Севе-
ро-Казахстанской области.

22 ноября 1937 года был арестован НКВД 
как близкий знакомый ссыльных ленинградских 
священников Василия Сокольского (Священно-
мученик Василий Сокольский был расстрелян 
10 сентября 1937 года) и  Николая Ковалева. 
(Расправа над священномучеником соверши-

лась 28 декабря 1937 года) и был обвинен в 
«проведении систематической контрреволюци-
онной агитации, направленной на дискреди-
тацию мероприятий партии и правительства, 
восхвалял жизнь старой царской России и фа-
шистских стран, высказывал пораженческое 
настроение о скорой гибели советской власти 
и перемене жизни». Власти вспомнили также и 
его пребывание в ставке генерала Куропаткина 
во время русско-японской войны. На допросе в 
отношении предъявленного ему обвинения отец 
Никита ответил: «Я категорически отрицаю, 
никогда к/р деятельностью не занимался и не 
занимаюсь». Несмотря на решительное отрица-
ние всяческой контрреволюционной деятельно-
сти постановлением тройки УНКВД по Севе-
ро-Казахстанской области 28 ноября 1937 года 
протодиакон Никита Алмазов был приговорен к 
расстрелу. Он был казнен в тот же день вместе 
со священномучеником Николаем Ковалевым. 

В августе 2000 года на Юбилейном Архие-
рейском Соборе Русской Православной Церкви 
протодиакон Никита Григорьевич Алмазов при-
числен к лику святых. Дни памяти священно-
мученика 15(28) ноября и 25 января (7 февра-
ля) или первое воскресение после этой даты.

Член Синода Эстонской Православной 
Христианской Церкви Сергей Мянник

Протодиакон Никита Алмазов

Диакон Никита Алмазов (3-й слева) среди офицеров 
штаба Главнокомандующего русскими войсками в 
Маньчжурии. 1905

Священномученик НикитаНикольский храм, Ревель



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202624 25

В ТАРТУ ПРОШЛИ ТОРЖЕСТВА ПО СЛУЧАЮ 180-ЛЕТИЯ 
ГЕОРГИЕВСКОГО ПРИХОДА

8–9 ноября 2025 года в Георгиевском храме 
города Тарту прошли праздничные торжества 
по случаю нескольких памятных дат: 995-ле-
тия первой церкви святого Георгия, 180-летие 
со дня первой литургии на эстонском языке и 
основания современного Георгиевского прихо-
да (1845) и 155 лет с момента освящения ны-
нешнего Георгиевского храма (1870).

В субботу, 8 ноября, в церкви святого великому-
ченика Георгия была совершена Божественная ли-
тургия на эстонском языке, которую возглавил епи-
скоп Тартуский Даниил в сослужении духовенства 
Таллиннской и Нарвской епархий. В богослужении 
участвовал также клирик Пюхтицкого Успенского 
женского монастыря архимандрит Самуил (Караск), 
который по завершении Литургии зачитал поздра-
вительный адрес от настоятельницы Пюхтицкого 
монастыря игумении Филареты (Калачевой) и пе-
редал дар от монастыря приходу – икону святой 
преподобномученицы Тамары (Сатси).  После обеда 
желающие имели возможность принять участие в 
экскурсии по храму, которую провела на эстонском 
языке прихожанка профессор Любовь Киселёва.

9 ноября, после воскресной литургии, у храма со-
стоялся мастер-класс по колокольному звону и коло-
кольный концерт. На переносной колокольне опыт-
ный звонарь и педагог Богдан Берёзкин (Германия) 
показал своё мастерство и рассказал об истории по-
явления, видах и особенностях колокольного звона 
в разных странах. Затем все желающие могли сами 
попробовать позвонить в колокола. В это же время 

во дворе храма проходила небольшая благотвори-
тельная ярмарка, был предложен чай с пирожками, 
а также там можно было приобрести книги по исто-
рии Православия в Эстонии, в том числе изданную 
весной 2025 года к юбилею прихода книгу “История 
православного прихода Св. Георгия в городе Тарту”.

В 15:00 в помещении храма состоялся благо-
творительный концерт, в котором приняли участие 
хоры Таллиннского Александро-Невского кафе-
дрального собора и храма Рождества Пресвятой Бо-
городицы г. Таллинна, а также вокальный ансамбль 
Rejoice. В программе концерта прозвучали церков-
ные песнопения на эстонском, церковнославянском 
и греческом языках и духовные хоровые произведе-
ния эстонских композиторов. Завершился концерт 
многолетием в исполнении сводного хора.

Концерт транслировался в прямом эфире  и до-
ступен теперь для просмотра на  Youtube-кана-
ле  Георгиевского прихода https://www.youtube.
com/@tartugeorgikirik

Пресс-служба ЭПХЦ

TARTU PÜHA GEORGI KOGUDUSE 180. AASTAPÄEVALE 
PÜHENDATUD KONTSERT ON NÜÜD JÄRELVAADATAV

8.-9. novembril 2025 toimusid Tartu püha 
Georgi (Jüri) kirikus pidulikud üritused, mil-
listega tähistati mitmeid märgilisi aastapäevi: 
esimese püha Georgi kiriku 995. aastapäeva, 
praeguse püha Georgi (Jüri) koguduse asutami-
se 180. aastapäeva (1845) ja praeguse püha Jüri 
kiriku pühitsemise 155. aastapäeva (1870).

Juubeliürituste raames toimus püha Georgi 
(Jüri) kirikus 9. novembril heategevuskontsert, 
millest võtsid osa Tallinna Neeva Aleksandri ka-
tedraali ja Tallinna Jumalaema sündimise kiriku 
koorid ning vokaalansambel Rejoice.

Kavas olid palvelaulud eesti, kirikuslaavi ja 
kreeka keeles ning Eesti heliloojate vaimulikud 
kooriteosed. Kontsert lõppes ülempreestri Teo-
dor Bleive (1901 – 1979) teosega “Palju aastaid” 
ühendkoori esituses.

Kirikukontsert kanti üle ka Youtube´s ning on 
hilisemaks vaatamiseks kättesaadav koguduse You-
Tube’i kanali www.youtube.com/@tartugeorgikirik



Православный CобесѣдникъПравославный Cобесѣдникъ №1 (76) ЯНВАРЬ 2026 №1 (76) ЯНВАРЬ 202626 27

ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ 
МИТРОПОЛИТА ТАЛЛИНСКОГО

И ВСЕЯ ЭСТОНИИ 
ЕВГЕНИЯ

ИЗДАНИЕ 
ЭСТОНСКОЙ  ПРАВОСЛАВНОЙ 

ХРИСТИАНСКОЙ  ЦЕРКВИ

Редакция: 
Pikk 64-4, Tallinn, 10133, 

Тел. +372 641 1301

Страница в Интернете:
https://et.orthodox.ee/

Главный редактор: 
Митрополит Евгений 

Церковный цензор: 
Протоиерей Леонтий Морозкин

Исполнительный редактор: 
Протоиерей Владислав Алёшин

Корректор:
Татьяна Ладыгина

СЧЁТ ДЛЯ ПЕРЕЧИСЛЕНИЙ:
SEB Pank AS

Eesti Kristlik Õigeusu Kirik
EE551010220222097221 

с пометкой 
«Pravoslavnõi sobesednik»

ЖУРНАЛ 
РАСПРОСТРАНЯЕТСЯ 

БЕСПЛАТНО 
ЧЕРЕЗ ПРИХОДЫ 

ЭПХЦ

УВАЖАЕМЫЕ ЧИТАТЕЛИ!
Пожалуйста, не используйте это 

издание для бытовых нужд
после прочтения!

На первой странице обложки: 
Рождественский вертеп в г. Маарду, 
на последней странице обложки:

Зима в Валгамаа 

ИЗ
ДА

ТЕ
ЛЬ

СТВО  ЭСТОНСКОЙ  ПРАВОСЛАВНОЙ  ЦЕРКВИ 

Клирика храма Вмч.Георгия г.Тарту про-
тоиерея Антония Сырга с 40-летием свя-
щеннической хиротонии (10.01.1986)
Клирика храма в честь Владимирской 
иконы Божией Матери г.Валга диакона 
Виктора Иванаева с 70-летием со дня 
рождения (10.01.1956)
Клирика Воскресенского собора г.Нарва 
протоиерея Иакова Металу с 30-летием 

священнической хиротонии (18.02.1996)
Клирика храма Рождества Богородицы г.Таллинна диакона Ди-
онисия Каспаровича с 40-летием со дня рождения (27.02.1986)

Молитвенно  желаем многих и благих лет, здоровья и сил 
в неустанных пастырских трудах на благо Святой Церкви!

ПОЗДРАВЛЯЕМ!

Раскрась и подари!
Erakpiiskop Feofan - Neli vestlust palvest
Toimetanud Carl Eric Simmul
Tõlkinud piiskop Daniel Lepisk

Püha Johannese Kooli kirjastusel ilmus uus raamat “Erakpiiskop Feofan 
- Neli vestlust palvest”. Selle kogumiku tekkimisele aitas kaasa konkreetselt 
üks inimene, kes palus piiskop Feofanilt abi oma palveelu korrastamiseks 
ja selle õigetele alustele seadmiseks. Sellest soovist tingituna sündiski lühi-
kene õpetus palvest nelja vestluse näol, mis nüüd on kättesaadav ka täna-
päevastele Jumalaga suhtluse ja Tema lähedalolu otsimise otsijatele. 
29.09.2025 Tartu piiskop Daniel

Arhimandriit Sofroni Sahharov
Toimetanud Carl Eric Simmul
Tõlkinud üpr. Toomas Hirvoja, Marrit Andrejeva

„Elas kord maa peal üks inimene, hiiglasliku vaimujõuga mees, kel nimeks 
Siimeon,“ alustab isa Sofroni jutustust oma vaimsest õpetajast, pühast 
Siluanist, 1866. aastal sündinud lihtsast vene talupojast, kes pärast sõja-
väeteenistuse läbimist 1892. aastal Kreekasse Athose mäele suundus. Püha 
Panteleimoni kloostris pühendus ta tööle ja palvele ning elas pikki aastaid 
erakordses askeesis. Temast sai Jumala armastuse tunnistaja ja kanna-
tusterohke sajandi staarets, kes oma isikliku vaimuelu kogemusega seisab 
lähedal nii varakristlikele kõrbepühakutele kui ka meie aja inimestele.

Usuvabadus ja/või julgeolek
Tõlkijad - Kaspar Jassa, Tiiu Paju, Marrit Andrejeva, Aet Admann
Käesoleva kogumiku artiklid on kohandatud versioonid ettekannetest, mis esita-
ti rahvusvahelisel teadus-praktilisel konverentsil „Õigeusukirik Eestis iseseisvus: 
arenguvõimalused, riskid, tagajärjed”, mis toimus 6.-7. novembril 2024. a Tal-
linnas. Autorid on tuntud teoloogid ja inimõiguste kaitsjad, kiriku-, teadus-, polii-
tika- ja ühiskonnategelased Eestist, Saksamaalt, Prantsusmaalt ja Ukrainast. 
Artiklid käsitlevad laia spektrit küsimusi, mis puudutavad eklesioloogiat, kirikua-
jalugu, kanoonilist- ja tsiviilõigust. Kogumik võib pakkuda huvi kiriku-, poliitika- 
ja ühiskonnategelastele, samuti kõigile, kes on huvitatud isikliku objektiivse seisu-
koha kujundamisest kodanikuühiskonna õiguslike kollisioonide küsimustes, mis on 
teravalt väljendunud EKÕK-i ja Eesti riigi struktuuride vaheliste suhete kriisis.

История православного прихода Св. Георгия в городе Тарту: 
К 180-летию со дня основания эстонского прихода
Издание осуществлено по благословению епископа Тартуского 
Даниила (Леписка), настоятеля храма Св. Георгия.

Составители: Любовь Киселева, Татьяна Шор

Книга об истории прихода вмч. Георгия. Началом этой истории можно 
считать 1030 год, когда впервые на территории сегодняшнего г. Тар-
ту был сооружен храм вмч. Георгия. 
Нынешний приход был открыт в 1845 году. 
Книга составлена по архивным материалам к 180 летнему юбилею со 
дня основания прихода и к 155 летию храма.




